
 

 1 

Verständigung beginnt mit dem ersten Schrei 
Über die Anfänge von Ethik oder vom Sozialen? 

 

Völker der Erde, 
zerstöret nicht das Weltall der Worte, 

zerschneidet nicht mit den Messern des Hasses 
den Laut, der mit dem Atem zugleich geboren wurde 

Nelly Sachs1 

 

„Ob es denn so ausgemacht sei, dass die letzte Inten�on der menschlichen Sprache die Verständigung 
sei und nicht vielleicht doch – der Schrei“2 fragt der katholische Theologe Johann Bap�st Metz in 
„Memoria Passionis“. Religion frage eben danach, wer leidet, „denn für sie gehört die Sprache nicht 
zuerst den Disku�erenden, sondern den Leidenden“3 – so eine der zentralen Aussagen der poli�schen 
Theologie von Metz. Und eine christliche Moral beruhe in der Compassion, die mehr sei als nur 
Mitgefühl, nämlich die unbedingte „Anerkennung der Autorität der Leidenden“ und der daraus 
resul�erenden Forderungen. Die oben gestellte Frage nach dem Anfangsgrund menschlicher 
Kommunika�on richtet er an Jürgen Habermas, der in seiner „Theorie des kommunika�ven Handelns“ 
die Begründung von z.B. Handlungsnormen im Konsens aller Betroffenen ansiedelt4. In der 
Ra�onalität sprachlicher Äußerungen zeige sich für ihn die „kommunika�ve Verständigung als das der 
Ra�onalität innewohnende Telos“5. Wesentlich für Habermas ist die Analyse des „sprachlichen 
Kern(s) der kommunika�ven Vergesellscha�ung“6 und die damit verbundene Kons�tu�on „der 
Subjek�vität des Bewusstseins“7, Verständigung steht aber erst am Ende ra�onalen Sprachhandelns. 
Dagegen enthält für Metz der Schrei als Ausdruck menschlichen Leids bereits von Anfang an die 
direkte Aufforderung zur unmitelbar verstehenden Zuwendung zum Leidenden. Verständigung läge 
damit schon in dieser verstehenden Zuwendung, in der „Compassion (…) als Mitleidenscha�, als 
teilnehmende, als verpflichtende Wahrnehmung fremden Leids, als tä�ges Eingedenken des Leids der 
Anderen“8. Aber beide, sowohl Metz‘ poli�sche Theologie als auch Habermas‘ Diskursethik, suchen 
nach Gründen für norma�ve Geltungsansprüche und es gilt beiden als ausgemacht, diese Gründe in 
der menschlichen Kommunika�on aufzusuchen. Dabei böte Metz‘ Frage nach dem Schrei zugleich 
auch Antworten auf die Frage nach dem rich�gen Handeln, die keiner ra�onalen Begründung 
bedürfen, da sie immer schon existen�ell beantwortet sind, und zwar nicht „als letzte Inten�on der 
menschlichen Sprache“9, sondern als unhintergehbarer Anfangsgrund menschlicher Verständigung. 
Die Bedeutung des Schreis führt so gesehen zu einer anders gelagerten Frage, die Ausgangspunkt der 
folgenden Überlegungen sein soll: ob nicht vielmehr die Inten�on des Schreis die Verständigung sei 
und ob nicht schon im ersten Schrei – beispielsweise in den ersten Momenten nach der Geburt – 

 
1 Sachs 1966:46 
2 Metz 2006:99 
3 Metz 2006:87 
4 Vgl. Habermas 1985:39 
5 Habermas 1985:30 
6 Habermas 2022:92 
7 Habermas 2022:108 
8 Metz 2006:166 
9 Siehe Fn. 2 



 

 2 

genau dies zu finden sei. Denn immerhin ist für den Menschen „das Geborenwerden (…) eine der 
Grundbedingungen seiner Existenz“10 wie schon Hannah Arendt bemerkte. 

Vertreibung aus dem Paradies oder Beginn sozialen Lebens? 
 
Nun ist der erste Schrei eines Menschen unweigerlich mit seinem Eintrit in das Leben verbunden und 
kein Mensch könnte exis�eren, wenn er nicht mit diesem ersten Schrei nach der Geburt auf 
verstehende, helfende Erwachsene träfe. Das Neugeborene „muss erst, dank Anderer, als getrennt 
Exis�erendes ‚da‘ sein. (…) Würde es nicht gastlich aufgenommen bei den Lebenden, würde es nicht 
einmal die ersten Stunden überleben, in denen es sich selbst überlassen würde.“11 Was Burkhard 
Liebsch noch recht zurückhaltend als gastliche Aufnahme bezeichnet, ist allerdings von so 
fundamentaler existen�eller Bedeutung, dass man bei genauerer Betrachtung der Geburt in dem, 
durch den ersten Schrei ausgelösten, ersten Befriedigungserlebnis12 in der Tat auch die Grundlegung 
menschlicher Verständigung sehen sollte. Wenn man sich daher mit dem Geburtsvorgang in seiner 
Bedeutung besonders für das Neugeborene beschä�igen möchte, wird man gewahr, dass dies bis in 
die 70er Jahre des letzten Jahrhunderts kein Thema für die Wissenscha� war und dass Säuglingen 
mangels Bewusstsein auch eine Empfindungsfähigkeit abgesprochen wurde, so dass Opera�onen bei 
ihnen auch ohne Narkose durchgeführt wurden13. Ein Wandel setzte erst Ende der Sechziger bzw. 
Anfang der Siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts ein, mit Veröffentlichungen wie z.B. mit dem 
Bildband von Lennart Nilsson u.a. „Wie ein Kind entsteht“ (deutsch 1967; schwedisch 1965) oder „Der 
san�e Weg ins Leben“ von Frédérick Leboyer (1974) sowie mit der Wiederentdeckung von Oto Ranks 
„Das Trauma der Geburt“14 aus dem Jahre 1924. 

Dabei steht es wohl außer Zweifel, dass die Geburt ein grundlegend einschneidendes Ereignis ist und 
einen fundamentalen abrupten Wandel von einem abhängigen Fötus zu einem eigenständigen 
Organismus darstellt. Denn plötzlich dringt Lu� in die Lungen des Neugeborenen und erzwingt einen 
eigenen Atemvorgang, ohne den wärmenden Schutz der Gebärmuter ist er der Kälte ausgeliefert und 
alsbald wird Hunger empfunden. Die Geburt stößt den Fötus in eine Welt, in der er sich als 
eigenständiger Organismus sofort einem elementaren Mangel ausgesetzt sieht, eine Welt, die ihn 
seine Eigenständigkeit als unmitelbare Lebensnot erfahren lässt. Lawrence Durrell hat das 
Drama�sche dieses Geburtsvorgangs eindrucksvoll beschrieben: „In den ersten vierundzwanzig 
Stunden nach der Geburt müssen wir uns damit abfinden, eine totale Reorganisa�on von einem 
Wasser�er in ein Land�er durchzumachen. Keine Umwandlung von Raupe zu Schmeterling kann 
radikaler, vollständiger, dras�scher sein. Die Haut zum Beispiel wechselt von einem eingekapselten 
inneren Organ zu einem frischen und rauen Lü�en ausgesetzten äußeren Organ. Der Körper des 
kleinen Märtyrers muss mit einem schrecklichen Sturz der Außentemperatur fer�g werden. Licht und 
Laut durchstoßen Auge und Ohr wie scharfe Bohrer. (…) Dann muss sich das Neugeborene, um weiter 
zu exis�eren, wie ein Forscher selbst seinen nö�gen Sauerstoff beschaffen. (…) Auch könnten die 
Antriebe seiner schwächlichen Maschine ein wenig leichter in Gang zu bringen sein, kleine Stöße des 

 
10 Arendt 2021:81 
11 Liebsch in: Liebsch (Hrsg.) 2020:17 
12 Zur Bedeutung des Befriedigungserlebnisses grundlegend: Kirchhoff 2009, 2010a, 2010b, 2020; Freud 1962, 
2000a, 2000b; Laplanche 2011, 2014 
13 Vgl. Müller-Lissner 2014 
14 Rank hat mit dieser Arbeit als einer der ersten auf die Bedeutung der Geburt für die Entwicklung von 
Neugeborenen hingewiesen vgl. Janus 2015:11ff. Wie wenig immer noch diesem elementaren Vorgang an 
Bedeutung auch in der Gegenwart beigemessen wird, mag ein Blick in das „Handbuch der Kleinkindforschung“ 
verdeutlichen, wo unter dem Titel „Der Anfang: Schwangerscha�, Geburt und Wochenbet als Grundlage der 
Muter-Kind-Beziehung“ (Beate A. Schücking in: Keller 2011:368-387) die Auswirkungen der Geburt nicht etwa 
auf den Säugling, sondern fast ausschließlich auf die Muter betrachtet werden. 



 

 3 

tödlichen Karbomonoxyds (Kohlenmonoxyd) mit der unumgänglichen leichten Hypoxie 
(Sauerstoffmangel).“15 Zwar geht nicht mit jeder Geburt ein Sauerstoffmangel, ein so genanntes 
Atemnotsyndrom (IRDS) einher, aber es lässt sich der Zwang für das Neugeborene, jetzt eigenständig 
atmen zu müssen, als plötzliche Notwendigkeit und als „Not“ verstehen. Dies hat den 
Psychoanaly�ker Oto Rank dazu veranlasst, Freuds Einsicht, „dass jeder Angsteffekt im Grunde 
genommen auf die physiologische Geburtsangst (Atemnot) zurückgehe“16, zur Lei�dee seines Werks 
„Das Trauma der Geburt“ zu machen und damit der Besonderheit dieses Vorgangs eine existen�elle 
Drama�k zu verleihen. 

Diese Vertreibung aus der Geborgenheit des Muterleibes, diese einschneidende Trennung von 
Muter und Kind verkörpert für Oto Rank „Das Trauma der Geburt“ als das schlechthin 
entscheidende Mo�v – sowohl der Subjektwerdung wie auch der Menschheitsentwicklung. Für ihn ist 
mit der Trennung von der Muter der „Urangsteffekt der Geburt“ verbunden, der „von Anfang an 
nicht bloß Ausdruck physiologischer Beeinträch�gungen (Atemnot – enge – Angst) des Neugeborenen 
ist“17. Denn das Geburtstrauma kommt einer „Vertreibung aus dem Paradies“18 gleich, so dass „jede 
Lust letzten Endes zur Wiederherstellung der intrauterinen Urlust tendiert“, „wie jeder Angst die 
Geburtsangst zugrundeliegt“19. Die Angst schiebt sich wie ein Riegel vor den Wunsch nach Rückkehr 
in den Muterleib und treibt den Menschen statdessen an dieser „Angstgrenze immer wieder aufs 
neue vorwärts“, „das Paradies stat in der Vergangenheit in der nach dem Ebenbild der Muter 
gestalteten Welt zu suchen und soweit dies misslingt, in den großar�gen Wunschkompensa�onen der 
Religion, Kunst und Philosophie“20. Diese „fundamentale Bedeutung des Geburtstraumas, seiner 
Verdrängung und deren Wiederkehr in neuro�scher Reproduk�on, symbolischer Anpassung, 
heroischer Kompensa�on, ethischer Reak�onsbildung, ästhe�scher Idealisierung und philosophischer 
Spekula�on“21 nimmt bei Rank den Stellenwert einer umfassenden Erklärung menschlichen Lebens 
ein. Hier im Trauma der Geburt liegt schon alles für die individuelle und auch die menschliche 
Entwicklung Wesentliche begründet. Letzten Endes erweist sich für ihn das „primär Seelische, das 
eigentlich Unbewusste (…) als das im wachsenden Ich unverändert fortlebende Embryonale“22 und es 
ist Ziel der Therapie mitels der Übertragung die Angst zu überwinden, also „den Zwang zur 
Wiederholung des Urtraumas“23 zu besei�gen, um so die Probleme „ungestört vom 
Regressionsmechanismus“ lösen zu können. 

Eine so klar definierte Diagnos�k psychischen Leidens verbunden mit einem therapeu�schen 
Heilsversprechen s�eß auch in den spirituellen Bewegungen der 1970er Jahre auf fruchtbaren Boden 
und so beschriten auch die damals au�ommenden Therapien wie die Urschrei-, bzw. Primärtherapie 
von Arthur Janov, die psycholy�sche (LSD-) Therapie von Stanislav Grof oder William Emersons 
Regressionstherapie den Weg zurück zum Urtrauma und seiner Aufarbeitung als therapeu�schen 
Lösungsweg24. Und sie erlagen damit gleichermaßen der Gefahr dessen, was Freud in „Hemmung, 
Symptom und Angst“ (1926)25 Rank mit vollem Recht vorwir�, dass er „in der Würdigung dieser 
späteren Angstsitua�onen je nach Bedürfnis die Erinnerung an die glückliche intrauterine Existenz 

 
15 Durrell 1972:57; zum Übergang von Wasser zum Land vgl. Israel/ Salamanca 2023:7 
16 Rank 2007:14 
17 Rank 2007:179 
18 Rank 2007:73f. 
19 Rank 2007:20 
20 Rank 2007:182 
21 Rank 2007:175 
22 Rank 2007:186; Hervorhebung HK 
23 Rank 2007:204 
24 Vgl. Janus 2015:25ff. 
25 In Freud 2000b: 227-308 



 

 4 

oder an deren trauma�sche Störung wirksam werden lässt, womit der Willkür in der Deutung Tür und 
Tor geöffnet wird.“26 Das mindert wohl keineswegs Ranks Verdienst, denn er hat als einer der Ersten 
die Bedeutung sowohl der pränatalen Erfahrungen als auch des Geburtsereignisses herausgestellt 
und damit den Weg für neue Einsichten für die menschliche Entwicklung bereitet, was auch Freud zu 
schätzen wusste. Aber Freuds spärliche Äußerungen zum Ereignis der Geburt eröffnen einen ganz 
anderen Zugang und stellen eher das in Folge der Trennung entstehende Befriedigungsverhältnis in 
seiner Bedeutung für die Entwicklung des Neugeborenen in den Mitelpunkt und ermöglichen es, 
„die Entwicklung sozialer Beziehungen gleichsam in statu nascendi zu beobachten“ (René Spitz)27. 
 
Zwar sieht auch Freud eine enge Verbindung von Geburt und Angst, aber er lehnt eine generell die 
Entwicklung prägende, über das pure soma�sche Angstempfinden hinausgehende Bedeutung ab. 
Wenn er sagt: „Der Geburtsakt ist übrigens das erste Angsterlebnis und somit Quelle und Vorbild des 
Angstaffekts“28, dann meint das keineswegs ein Ereignis, dass in wesentlichen Faceten als Trauma 
erinnert werden kann oder gar mit dem Wunsch nach Rückkehr in den intrauterinen Zustand 
verbunden ist. Als Ereignis lässt es sich aber mit all den he�igen Reizen für das Neugeborene 
durchaus als eine Bedrohung verstehen, als ein Erleben von Gefahr, auf die mit einem physischen 
Zustand geantwortet wird, den man erst nachträglich als Gefühl der Angst interpre�ert. Es hinterlässt 
allenfalls eine physische Erinnerungsspur, einen physischen Zustand, der bei kün�iger realer oder 
vermeintlicher Bedrohung als Angst reak�viert wird. Die Angst beim Geburtsvorgang liefert 
sozusagen das Grundmuster, das sich später mit allen bedrohlichen Situa�onen verbinden kann, aber 
keineswegs Erinnerungen inhaltlicher Natur, wie sie Stanislav Grof schildert, dass nämlich plötzlich 
„die Gerüche der verwendeten Anästhe�ka, die Geräusche der chirurgischen Elemente“29 präsent 
sind. Das muss sich aus einer vollkommen anderen Quelle speisen als aus dem Gedächtnis an das 
Geburtstrauma, denn es ist in der Tat „nicht glaubha�,“ wie Freud bemerkt, „dass das Kind andere als 
tak�le und allgemeine Situa�onen vom Geburtsvorgang bewahrt hat“30, weil erst in den ersten 
Monaten von Neugeborenen die Sinne so weitgehend trainiert und entwickelt sind, dass sich 
Sinneseindrücke zu rudimentären Wahrnehmungen bündeln können, die dann im Weiteren erst 
Erinnerung ermöglichen.  

Was bei Rank einer Vertreibung aus dem Paradies gleichkommt, stellt für Freud dagegen den Beginn 
menschlicher Verständigung dar. Freud hate bereits im „Entwurf einer Psychologie“ von 1895 an den 
Beginn menschlichen Lebens jene endogenen Reize gesetzt, die „die großen Bedürfnisse, Hunger, 
Atem, Sexualität“ ergeben und die „nur unter bes�mmten Bedingungen, die in der Außenwelt 
realisiert werden müssen“ 31, enden. Diese Bedingungen, denen das Individuum ausgesetzt ist, kann 
„man als Not des Lebens bezeichnen“.32 Auch in den metapsychologischen Überlegungen der 
Traumdeutung von 1899 (1900) nimmt diese Lebensnot zusammen mit dem ersten 
Befriedigungserlebnisses eine zentrale Stellung ein. „Das hungrige Kind wird hilflos schreien und 
zappeln“ und die Lebensnot wird erst ge�lgt, wenn „beim Kinde durch fremde Hilfeleistung die 
Erfahrung des Befriedigungserlebnisses gemacht wird“33. Die Geburt bedeutet an dieser Stelle zwar, 
dass die – Schutz und Versorgung gewährende – Einheit mit der Muter aufgehoben ist und dass die 
Trennung in zwei eigenständige Organismen radikal und schmerzha� vollzogen wird, aber an ihre 

 
26 Freud 2000b:276 
27 Spitz 1992:31; vgl. auch Spitz 1983:13f. 
28 Freud in der Fußnote 2 der Traumdeutung als Zusatz von 1909; 2000a:391 
29 Janus 2000:32 
30 Freud 2000b:276 
31 Freud 1962:306 
32 Freud 1962:306; kursiv im Original. Damit wird auch ein Modell der Psyche als geschlossenes System 
verworfen vgl. Görling 2017:204 
33 Freud 2000a:539 



 

 5 

Stelle trit nun eine lebenserhaltende, kommunika�ve Beziehung. Denn die Abfuhr der als Lebensnot 
verstandenen Reize hat auch – wie Freud im „Entwurf“ hervorhebt – „die wich�ge Sekundärfunk�on 
der Verständigung und die anfängliche Hilflosigkeit des Menschen ist die Urquelle aller moralischen 
Urteile.“34 Womit also der Schrei als Ausdruck der Hilflosigkeit die Verständigung in Gang setzt35 und 
der damit ausgelöste Impuls der Zuwendung des Erwachsenen von Freud wohl als eine moralische 
Handlung verstanden wird. Das träfe sich mit dem Anliegen von Johann Bap�st Metz, wenn er seine 
christliche Ethik in der durch den Schrei ausgelösten „Compassion“ begründet sieht. Ob aber dieser 
Komplex von Lebensnot – Schrei – Impuls der Zuwendung – Verständigung – Befriedigung, ob also 
das erste Befriedigungserlebnis wirklich schon als ethische Grundsitua�on zu verstehen ist oder ob 
nicht in diesem Beginn sozialen Handelns vielmehr dessen biologisch lebensnotwendige Funk�on zu 
sehen ist, wäre zu klären. Und es verkennt zudem als Kern des sozialen Handelns das Erlernen von 
Verständigung. Denn diese wird sukzessive gelernt, indem dem Schreien Bedeutung beigemessen und 
mit verständigem Handeln beantwortet wird, wobei die Bedeutung immer wieder neu 
herausgefunden und gegebenenfalls angepasst werden muss. Dieses ständige Bedeutung-Suchen und 
Bedeutung-Unterstellen, um letztlich auf dieser Basis zu handeln, stellt auch Chris�ne Kirchhoff als 
Anfang der Kommunika�on im Befriedigungserlebnis heraus: „Da die motorischen Ak�onen (sc. des 
Neugeborenen) dem erfahrenen Individuum etwas bedeuten (…) werden sie auch für das Kind 
bedeutend; durch die Vorgängigkeit der Bedeutung für den anderen übersetzt sich Abfuhr in 
Kommunika�on, die Ebene des körperlichen Bedarfs in psychische Bedeutung.“36 

Ebenso versteht Jean Laplanche dieses Befriedigungserlebnis vor dem Hintergrund „der biologischen 
Tatsache der Unreife“37 und der ungenügenden ins�nk�ven Vorrichtungen von Neugeborenen, die 
Befriedigung der Bedürfnisse automa�sch herbeizuführen, so dass diese Befriedigung „am Anfang 
‚intersubjek�v‘ erfolgen“38 muss. Diesen Mangel an einem „vorgeformte(n) Verhalten“39 hat Adolf 
Portmann als physiologische Frühgeburt bezeichnet und damit das Nachholen von bes�mmten 
Verhaltensweisen im extrauterinen Frühjahr durch Lernen als Charakteris�kum des Menschen 
herausgestellt.40 Für Portmann findet ein erstes „reifendes Wachsen ererbter Anlagen“ „im Uterus 
der Muter“ stat, aber durch die frühe Geburt ist der zweite Teil der Entwicklung – „eingebetet in 
den sozialen Uterus“ – „durch einen Modus lernenden Reifens“41 erforderlich. Wenn nun Laplanche 
die Anlehnung des Triebes an den Ins�nkt beschreibt, dann hebt er hervor, dass von den vier Kriterien 
des Ins�nktes auch drei für den Trieb charakteris�sch sind, nämlich Drang, Quelle und Ziel, allein die 
Objektwahl erlaubt einen gewissen Spielraum42 und dies scheint eine der Grundbedingungen 
„lernenden Reifens“ zu sein. Die Gerichtetheit beispielsweise oder der Energieeinsatz sind im 
gleichen Maße wie beim Ins�nkt vorhanden, aber es gibt kein zwangsläufiges Objekt und keine 
zwangsläufige daraus resul�erende Handlung, und dennoch gibt es ein Objekt und eine Handlung. 
Man könnte sagen: Die losen Enden einer unvollendeten Ins�nktdynamik eröffnen zugleich 
verschiedene Möglichkeiten und verlangen doch zwingend nach einer durch Verständigung 

 
34 Freud 1962:326; Hervorhebungen im Original 
35 Dass diese Verständigung auch fehlgehen kann, verdeutlichen die Analysen zu Schreikindern, vgl. Deeg 2016; 
Rheinberger 2014 
36 Kirchhoff 2010:7 
37 Laplanche 2014:96 
38 Laplanche 2014:96 
39 Laplanche 2014:31 
40 Vgl. Portmann 1969 Kapitel III und V; vgl. auch Freud 2000b:293 
41 Portmann 1973:252;  
42 Vgl. Laplanche 2014:40ff; Hock 2025; Erik Porath sieht noch eine etwas größere Offenheit: „Während der 
Drang und seine Rückbindung an eine soma�sche Quelle von Konstanz und Unveränderlichkeit geprägt ist, sind 
die Objekte des Triebes austauschbar und seine Ziele verschiebbar.“ Porath 2020:112 



 

 6 

getroffenen Entscheidung und einer konsequenten Fortsetzung durch erlerntes Handeln43. Auch beim 
erfahrenen Individuum spielt die Ins�nktdynamik eine deutliche Rolle, auch wenn sie nur bis zum 
Impuls auf das aufmerksamkeitserregende Signal des Schreis automa�sch reagiert, ohne dass eine 
unmitelbare Zuwendung ebenso zwingend notwendig erfolgt. 

  

Die Quelle aller moralischen Urteile? 
 
Um nun der Frage nachzugehen, ob in diesem Befriedigungsverhältnis auch der Urquell aller 
moralischen Urteile liegt (Freud) und sich mit dem Schrei und der antwortenden „Compassion“ „als 
Mitleidenscha�, als teilnehmende, als verpflichtende Wahrnehmung fremden Leids“44 auch die 
ethische Haltung eines „Universalismus dieser Verantwortung“45 verbindet, um also genauer zu 
betrachten, ob im ersten Befriedigungserlebnis bereits eine ethische Haltung zu finden ist, soll von 
den ersten Grundlegungen der Verständigung hier zunächst nur ein einziges Moment herausgegriffen 
werden: nämlich der Impuls, der bei dem verstehenden Erwachsenen durch den Schrei ausgelöst 
wird. So wie im Befriedigungserlebnis ohne diesen Impuls kein Überleben des Neugeborenen und 
keine Verständigung möglich wäre, es mithin kein soziales Leben gäbe, so kann man davon ausgehen, 
dass ein durch einen Schrei signalisiertes Leiden Anderer generell diesen, Sozialität verkörpernden 
Impuls auslöst. So lässt sich eine Ethik im Angesicht des Anderen, die den Menschen unmitelbar in 
eine Verantwortung bringt, mit Emanuel Levinas als „‘Impuls‘ der Verantwortung“46 gegenüber dem 
Anderen verstehen und das gleiche gilt auch für Adornos „soma�schen Impuls“47 angesichts des 
Leidens Anderer, dass dies nicht sein solle48. Diese unmitelbare Reak�on auf einen wie auch immer 
gearteten Schrei und die konsequente Weiterführung ursprünglicher Verständigung führt dann 
jedoch eher zu einer sozialontologischen Begründung menschlichen Daseins als zu einer ethischen 
Haltung. 

Denn einem Impuls kann man sich nicht entziehen, weil der Schrei, der nicht nur hörbar, sondern 
auch – wie uns Edvard Munch malerisch vor Augen geführt hat – sichtbar sein kann, ganz unmitelbar 
dazu auffordert, sich der Quelle des Schreis zuzuwenden. Wenn man also vom Impuls redet, dann 
sollte man diese auf einen Schrei folgende Spannung als eine solche verstehen, die zwar zwingend 
notwendig sich einem Objekt zuwenden und in eine Handlung münden wird, aber es ist nicht 
notwendig die Zuwendung (Handlung) zur Quelle des Schreis (Objekt); es kann ebenso gut in der 
Abwendung von der Quelle bestehen. Zwar legt dieser fast ins�nktha� erfolgende Impuls die 
Richtung einer bes�mmten Handlung nahe, dennoch kann man den Impuls abwehren, doch ihn zu 
bemerken und ihn sogleich zu negieren ist nur bewusst möglich49. Insofern handelt es sich eher um 
ein Ins�nktresiduum, das dem Automa�smus zugleich einen kurzen Moment Einhalt gebietet, um 
„zwischen Impuls und Handlung den kleinen Abstand zu schaffen, in dem Raum für das Denken 

 
43 Vgl. hierzu auch List 2023:44 „Anders als beim Tier, wo der innerkörperliche Reiz ‚automa�sch‘ den 
ins�nktgesteuerten Weg nimmt, braucht der Mensch ein sinnliches (ero�sches) Erleben durch einen anderen 
sinnlichen Menschen, auf dessen Basis sich die Spur einer (Lust-)Erfahrung als Wiederholungswunsch in die 
entstehende Psyche einprägt, hinfort jenseits von Überlebensnot als kon�nuierlicher Drang erhalten bleibt und 
sich als vitales Streben ‚beweglicher‘ Triebha�igkeit ein für allemal als psychische Lebensmo�va�on festsetzt, 
die mit animalischer Ins�nktha�igkeit nichts gemein hat.“ 
44 Metz 2006:166 
45 Metz 2006:163 
46 Alfred Hirsch und Pascal Delhom in dem Vorwort zu Levinas 2007:57 
47 Vgl. Hogh 2014:18 
48 Vgl. Adorno 2015:281 
49 Das verdeutlicht, warum es im Unbewussten keine Nega�on gibt. 



 

 7 

bleibt“50 wie Simone Weil es formuliert. Auch wenn es nahezuliegen scheint, dem Impuls zu folgen, 
erschließt doch die Möglichkeit der Ablehnung, der Verneinung des Impulses einen Spielraum, eben 
jenen von Weil erwähnten Abstand zu schaffen, mit der Freiheit, möglicherweise eine andere 
Reak�on als die nahegelegte zu zeigen. Dennoch gibt der Impuls in seiner Unmitelbarkeit die 
Richtung des Handelns vor, so dass Michael Hampe behaupten kann: „In der situa�ven Ethik gibt es 
die Vorstellung, dass es durch eine entsprechende Schulung der Aufmerksamkeit Intui�onen darüber 
gibt, was in einer bes�mmten Situa�on gut ist. Simone Weil etwa würde sagen, sobald meine 
Aufmerksamkeit klar auf eine Person gerichtet ist, die blutend am Boden liegt, ist es notwendig und 
selbstverständlich, dass ich dieser Person helfe.“51 Ist allerdings eine solche, in der Situa�on sich 
einstellende Intui�on bereits eine ethische Haltung, ist ein solcher, plötzlicher Impuls tatsächlich 
bereits moralisch? 

Für Emmanuel Levinas ist allerdings die ethische Haltung, d.h. in Verantwortung für den Anderen zu 
sein, geradezu subjektkons�tu�v, wenn er sagt: „ich bin einzig in dem Maße, in dem ich 
verantwortlich bin. (…) Das ist meine nicht en�remdbare Iden�tät als Subjekt“52. Der „Impuls der 
Verantwortung“53 wird ausgelöst durch das plötzliche Erscheinen des Antlitz des Anderen, durch die 
„Irrita�on beim Blick in das bloße Gesicht eines Anderen“54. Levinas‘ „Ethik des Anderen“55 geht also 
von einer unerbitlichen Forderung in dieser Erscheinung aus: „Das Antlitz ist Not. Die Nacktheit des 
Antlitzes ist Not, und in der Direktheit, die auf mich zielt, ist es inständiges Flehen. Aber dieses Flehen 
fordert.“56 Die Epiphanie, das plötzliche Erscheinen des Anderen entzieht sich nicht nur einer 
„Vernun�, die das Andere reduziert“57 auf ein Erkennbares, um sich anschließend dieses erkannten 
Anderen zu bemäch�gen und als Eigenes anzueignen. Vielmehr stellt das Antlitz mich in Frage und 
„seine Gegenwart ist eine Aufforderung zur Antwort“58 und diese Frage bringt mich in eine absolute 
Ver-Antwortung: „Vor dem Anderen ist das Ich unendlich verantwortlich“59.  

Und mehr noch: für einen Philosophen, für den „alle Philosophie (…) Egologie“60 ist, also sich im 
weitesten Sinne mit der Analyse des (eigenen) Bewusstseins und seiner Inhalte auseinandersetzt, 
bedeutet diese Verantwortung gegenüber dem Anderen zugleich die notwendige Verbindung zu einer 
Welt jenseits des Ego. Und das bedeutet eben auch den „wirkliche(n) Durchbruch zur Exteriorität“, 
denn „hier endet die solipsis�sche Unruhe des Bewusstseins, das sich, Gefangener seiner selbst, bei 
allen seinen Abenteuern selbst betrachtet“61. Bei Levinas wird deutlich, wie sehr die Beziehung zum 
Anderen, ja überhaupt der Andere selbst zu einem Problem der Erreichbarkeit für das denkende 
Individuum wird, wenn nämlich das cogito selbstbezüglich sich in seiner Suche nach Wahrheit und 
Sicherheit auf die Grundlagen des eigenen Denkens bezieht. Denn dann verliert es vollkommen den 
Bezug zu dem Grund, von dem jeder denkende Mensch seinen Ausgang genommen und aus dem 
heraus sich seine Reflexionsfähigkeit erst entwickelt hat. Ein derart solipsis�sches Denken, das sich 
auf eine Vernun� beru�, die das reflek�erende Ich, die das Selbstbewusstsein in den Mitelpunkt 
stellt und damit getrennt von diesem Ich plötzlich jenseits des �efen Grabens das Angesicht des 
Anderen entdeckt, entdeckt das Ich damit auch zugleich die Welt und die eigene „Anwesenheit in der 

 
50 Weil 2021:170 
51 Hampe 2024:37 
52 Levinas 1996:77 
53 Fn. 45 
54 Stegmaier 2009:132 
55 Waldenfels 2006:156 
56 Levinas 1983:222 
57 Levinas 1983:190 
58 Levinas 1983:224 
59 Levinas 1983:225 
60 Levinas 1983:189 
61 Levinas 1988:189 



 

 8 

Welt“62. Doch bliebe ein Jeder ohne die Erscheinung des Anderen auch ohne Erkenntnis, denn „die 
Bedingung des Denkens ist Gewissen“. „Das moralische Bewusstsein ist keine Erfahrung von Werten, 
sondern ein Zugang zum außerhalb Seienden; das äußere Seiende par Excellence ist der Andere.“63 Im 
Begehren des Anderen begehrt der Mensch allerdings mehr, als er zu denken vermag64 und „dieses 
Begehren des Anderen, das unser soziales Sein ist“65, ist ein uns�llbares Begehren, insofern der 
Andere nicht zum Objekt der Erfüllung meiner Bedürfnisse gemacht wird, sondern in seiner 
Andersheit immer unerreicht bleibt und darin auch gelassen wird. Das macht die Levinas‘ Philosophie 
letztlich für die „intersubjek�ven Konzep�onen des analy�schen Prozesses Analy�ker und Pa�ent“66 
aufschlussreich. Aus der Einsicht in die unbedingte Verantwortung für den Anderen, der doch auch 
darin mein Zugang zur Welt bedeutet und kons�tu�v für mich als Subjekt ist, lässt sich zumindest die 
Schlussfolgerung ziehen, dass der Andere das soziale Apriori meiner Existenz ist und eben hierin liegt 
denn auch die deutliche Nähe zum ersten Befriedigungserlebnis im Freudschen Sinne. 

Bleibt für Levinas die Verantwortung für den Anderen trotz der Irrita�on, trotz des Impulses im 
Angesicht des Anderen eine dem philosophischen Denken abgerungene Einsicht, bemüht Theodor W. 
Adorno einen dem Denken vorgelagerten soma�schen Impuls als Ini�alzündung moralischer Einsicht. 
In seinen Vorlesungen aus dem Winter 1964/1965, die unter dem Titel „Zur Lehre von der Geschichte 
und von der Freiheit“ erschienen sind, ringt Adorno mit dem Antagonismus von Allgemeinen und 
Besonderen in der Geschichte und er problema�siert die gegensei�ge Durchdringung von Geschichte 
und Macht auf der einen Seite und den Einzelnen bzw. Individuen andererseits, die ja selbst wie auch 
„die Kategorie der Individualität (…) ihrerseits ein geschichtlich Produziertes“67 sind. Es geht ihm 
dabei um einen Begriff von Freiheit als „Freiheit des Einzelnen, aus sich heraus autonom, 
selbstverantwortlich zu handeln und sich zu entscheiden“68, ohne doch aus dem Blick zu verlieren, in 
welchem Maße solche „Freiheit im Sinne moralischer Verantwortung (…) erst in einer freien 
Gesellscha�“69 möglich wäre. Zugleich aber schränken die Verhältnisse, seien sie nun begriffen als 
von der Natur erforderte Zwänge der Selbsterhaltung oder als gesellscha�lich zwingende 
Herrscha�sverhältnisse, den Spielraum menschlicher Autonomie weitgehend ein. Zwar ist 
„Ra�onalität (…) verwirklichte Freiheit vom Naturzwang“70 und doch führt sie anscheinend hinüber in 
die Unfreiheit eines ra�onal grundierten Gesellscha�szwangs. Wie kann man also sinnvoll von der 
Freiheit des Einzelnen reden, denn „wir können nur soweit uns als verantwortlich betrachten, wie wir 
die Möglichkeit haben, die Verhältnisse, die in den Bereich unserer Verantwortung fallen, auch 
tatsächlich zu bes�mmen.“71 Damit es auch nur zu spontanen Regungen der Freiheit kommen kann, 
bedarf es daher zusätzlich eines Impulses, einer „Körperregung, die noch nicht von der 
zentralisierenden Bewusstseinsinstanz gelenkt wird“72. Diesen „soma�schen Impuls“73 charakterisiert 
Adorno als „Moment des Hinzutretenden: die Entscheidungen des Subjekts laufen nicht glat an der 
Kausalkete ab, sondern es erfolgt da, wo man von Willensakten redet, irgend etwas wie ein Ruck“74. 
Ein solcher körperlicher Impuls en�altet aber qua Impuls weder eine posi�ve noch eine nega�ve 

 
62 Levinas 1995:28 
63 Levinas 1988:111 
64 Vgl. Levinas 1983:197 
65 Levinas 1983:219 
66 Psyche 2004:777 
67 Adorno 2024:104 
68 Adorno 2024:124 
69 Adorno 2024:280f. 
70 Schweppenhäuser 2016:132 
71 Adorno 2024:281 
72 Adorno 2024:295 
73 Den Hinweis auf den soma�schen Impuls verdanke ich Jessica Lütgens. 
74 Adorno 2024:317 



 

 9 

Bedeutung. Daher exemplifiziert Adorno an den Äußerungen eines Beteiligten am Stauffenberg-
Atentat vom 20. Juli 1944, „ich bin einfach dem Gedanken gefolgt, alles ist besser, als dass das, was 
da ist, so noch länger weitergeht“, dass darin „das Urphänomen eines moralischen Verhaltens im 
Sinne eben jenes Impulsmomentes“75 vorliegt. Zugleich sollte daran aber auch deutlich werden, dass 
es keineswegs der Impuls schlechthin schon als moralisch angesehen werden kann, sondern erst 
dann, wenn mit ihm die Unerträglichkeit des Leidens am Bestehenden aufscheint, wenn er die 
„nackte physische Angst und die Solidarität mit den (…) quälbaren Körpern“76 widerspiegelt, so „dass 
eigentlich der Grund der Moral heute (…) in dem Körpergefühl, in der Iden�fika�on mit dem 
unerträglichen Schmerz beruht“77. 

Dieser soma�sche Impuls ist unmitelbar da und fordert die Zuwendung und mit ihr ein Handeln, das 
dem Mangel oder dem Leiden ein Ende setzt. Die Freiheit, die sich in einer Nega�on manifes�ert, 
kann allerdings sowohl nach innen sich richten und den eigenen Impuls negieren, wie auch nach 
außen und sich gegen das Leiden und seine Ursachen richten. Das Nein eröffnet sozusagen erst den 
kleinen Spalt, eben jenen Abstand, von dem Simone Weil sagt, dass er den Raum für das Denken 
erschließe78, so dass eben nicht im „moralischen Impuls“ „leibha�e() Erfahrung und Reflexion“79 
zusammenwirken, sondern der Impuls die Freiheit zur Reflexion erst ermöglicht. Wenn dann der 
soma�sche Impuls, der ja quasi ein Ins�nktresiduum ist, eine nahezu reflexha�e Zuwendung zum 
Leidenden und eine Handlung, die bedenkenlos der Abschaffung des Leidens, zur Folge hat, dann und 
nur dann kann man konsta�eren, dass im Impuls Sein und Sollen in eins fallen. Und nur dann kann 
das Nein, das sich gegen das Leiden richtet, als moralisch gewertet werden, obwohl es im Grunde 
genommen nur die Grundvoraussetzung der Existenz eines jeden Menschen und damit auch der 
eigenen bestä�gt, so „dass gerade also das metaphysische Prinzip eines solchen ‚Du sollst‘ (…) selber 
seine Rech�er�gung eigentlich finden kann nur noch in dem Rekurs auf die materielle Wirklichkeit, 
auf die leibha�e, physische Realität“80. Es findet nämlich seine Rech�er�gung – wie am ersten 
Befriedigungserlebnis dargestellt – im sozialen Apriori menschlicher Existenz und charakterisiert 
somit eine sozialontologische Voraussetzung, aber keineswegs die Grundlage einer Ethik.  

Denn ab diesem Moment, indem ein gegen was auch immer gerichtetes Nein den Raum der 
Reflek�on eröffnet, in dem Moment also, in dem die ra�onale Entwicklung einer Strategie gegen das 
Leid der Anderen möglich wird, ist eine Ethik völlig obsolet geworden. Wobei Ethik hier die 
Bes�mmung eines Guten – ob inhaltlich oder formal – als Grundprinzip meint, von dem alle weiteren 
Prinzipien des Handelns beispielweise abgeleitet werden können. Allenfalls könnte man mit Adorno 
die Schlussfolgerung ziehen: „Was Moral heute vielleicht überhaupt noch heißen darf, das geht über 
an die Frage nach der Einrichtung der Welt – man könnte sagen: die Frage nach dem rich�gen Leben 
wäre die Frage nach der rich�gen Poli�k“81 und dies ist keineswegs, wie Gerhard Schweppenhäuser 
meint, eine Randbemerkung82, sondern die nicht zu unterschätzende Conclusio seiner Vorlesungen 
„Probleme der Moralphilosophie“ von 1963. Und die Begründung liefert er in den Vorlesungen aus 
dem Wintersemester 1964/1965 nach: „Denn von ihr, von der Einrichtung der Welt hängt eben 
tatsächlich ab, wieweit das Subjekt zur Autonomie kommt, wieweit sie ihm gewährt wird oder 
verweigert“83. 

 
75 Adorno 2024:333 
76 Adorno 2015:281 
77 Adorno 2006:182 
78 Vgl. Fn. 50 
79 Schweppenhäuser 2016:231 
80 Adorno 2006:183 
81 Adorno 2019:262 
82 Schweppenhäuser 2016:209 
83 Adorno 2024:308 



 

 10 

Wenn – so nun das Fazit an dieser Stelle – ein Schrei als Ausdruck des Leidens Anderer eine 
Zuwendung zum Anderen zur Folge hat und eine Praxis, die sich an der Au�ebung des Leidens 
orien�ert, dann ist dies zuallererst ein unmitelbares Handeln aus der Anerkennung der Tatsache, 
dass so wie der Andere das soziale Apriori meiner Existenz ist, Ich es auch für den Anderen bin. Das 
kennzeichnet die Grundlage des Sozialen, aber nicht des Ethischen, also keine Ableitung von 
Prinzipien des Handelns aus einer Idee des Guten. In der mit dem Impuls aufscheinenden Freiheit 
liegt gleichwohl auch die Möglichkeit begründet, sich vom Leiden der Anderen abzuwenden, was 
keine noch so gut begründete Ethik verhindern könnte. Und verhindern könnte dies allerdings auch 
nicht das Argument, dass damit immer wieder die Grundlagen menschlichen Zusammenlebens in 
Frage gestellt sind. 

 

 

  



 

 11 

Literatur 
 

Adorno, Theodor W. [2006] Metaphysik. Begriff und Probleme. Vorlesungen (1965), Frankfurt am 
Main, Suhrkamp Verlag 

Adorno, Theodor W. [2015] Nega�ve Dialek�k/ Jargon der Eigentlichkeit, 7. Auflage, Gesammelte 
Schri�en Band 6, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 

Adorno, Theodor W. [2019] Probleme der Moralphilosophie. Vorlesungen (1963), 4. Auflage, 
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 

Adorno, Theodor W. [2024] Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit (1964/65), 7. Auflage, 
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 

Arendt, Hannah [2021] Macht und Gewalt, 28. Auflage, München, Piper Verlag 

Deeg, Janosch [2016] Sirene mit Botscha�, in: Spektrum der Wissenscha�/ Gehirn und Geist, Familie 
Teil 1, [2016:68-72] 

Deuber-Mankowsky, Astrid/ Tuschling, Anna (Hrsg.) [2017] Conatus und Lebensnot. Schlüsselbegriffe 
der Medienanthropologie, Wien/ Berlin, Verlag Turia + Kant 

Durrell, Lawrence [1972] Tunc, Reinbek bei Hamburg, Rowohlt Taschenbuch Verlag 

Freud, Sigmund [1962] Aus den Anfängen der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Fließ, Abhandlungen 
und No�zen aus den Jahren 1887-1902, Frankfurt am Main, S. Fischer Verlag 

Freud, Sigmund [2000a] Studienausgabe, Band II Die Traumdeutung, limi�erte Sonderausgabe, 
Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag 

Freud, Sigmund [2000b] Studienausgabe, Band VI Hysterie und Angst, limi�erte Sonderausgabe, 
Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag 

Görling, Reinhold [2017] Macht der Affizierbarkeit. Über Wahrnehmung, Widerstand und 
Glückseligkeit, in: Deuber-Mankowsky/ Tuschling (Hrsg.) [2017:192-213] 

Habermas, Jürgen [1985] Theorie des kommunika�ven Handelns, Band 1 Handlungsra�onalität und 
gesellscha�liche Ra�onalisierung, drite, durchgesehene Auflage, Frankfurt am Main, Suhrkamp 
Verlag 

Habermas, Jürgen [2022] „Es musste etwas besser werden…“. Gespräche mit Stefan Müller-Dohm 
und Roman Yos, Berlin, Suhrkamp Verlag 

Hampe, Michael [2024] „Es ist sinnlos zu fragen, was der Zweck des ganzen Lebens ist“. Michael 
Hampe im Gespräch mit Theresa Schouwink, in: Philosophie Magazin 04/2024:34-37 

Hock, Udo [2025] „Die Verführung ist die Wahrheit der Anlehnung“. Freuds Begriff der Anlehnung im 
Lichte der Allgemeinen Verführungstheorie betrachtet, in: Kirchhoff/ Lahl (Hrsg.) [2025:17-31] 

Hogh, Philip [2014] Rezension zu Fabian Freyenhagen: Adornos’s Prac�cal Philosophy, in: Zeitschri� 
für philosophische Literatur 2.1 [2014:12-21] 

Israel, Agathe/ Salamanca, Cecilia Enriquez de (Hrsg.) [2023] Vom phantasma�schen Kind zum realen 
Baby. Pränatale Erfahrungen, Geburt und postnatales Erleben, Jahrbuch für teilnehmende Säuglings- 
und Kleinkindbeobachtung 2023, Gießen, Psychosozial-Verlag 

Janus, Ludwig [2000] Die Psychoanalyse der vorgeburtlichen Lebenszeit und der Geburt, erweiterte 
und aktualisierte Neuausgabe der 2. Auflage, Gießen, Psychosozial-Verlag 



 

 12 

Janus, Ludwig [2015] Geburt, Analyse der Psyche und Psychotherapie Band 12, Gießen, Psychosozial-
Verlag 

Keller, Heidi (Hrsg.) [2011] Handbuch der Kleinkindforschung, 4., vollständig überarbeitetet Auflage, 
Bern, Verlag Hans Huber 

Kirchhoff, Chris�ne [2009] Das psychoanaly�sche Konzept der „Nachträglichkeit“. Zeit, Bedeutung und 
die Anfänge des Psychischen, Gießen, Psychosozial-Verlag 

Kirchhoff, Chris�ne [2010a] Wozu noch Metapsychologie, in: Journal für Psychologie, Jg. 18, Ausgabe 
1, htps://journal-fuer-psychologie.de/ar�cle/view/172/170 (zuletzt: 24.3.2023) 

Kirchhoff, Chris�ne [2010b] Vom Überleben des Wunsches als Todestrieb: Nachträglichkeit, Subjekt 
und Geschichte bei Freud, in: Schmieder (Hrsg.) [2011:227-243] 

Kirchhoff, Chris�ne [2020] Anpassung und Unvernun�. Die Bedeutung der Lebensnot bei Freud und 
Adorno, in: Kirchhoff/ Schmieder (Hrsg.) [2020:51-62] 

Kirchhoff, Chris�ne/ Schmieder, Falko (Hrsg.) [2020] Freud und Adorno. Zur Urgeschichte der 
Moderne, Berlin, Kulturverlag Kadmos 

Kirchhoff, Chris�ne/ Lahl, Aaron (Hrsg.) [2025] Laplanche kri�sch wiedergelesen. Beiträge zu Körper, 
Sexualität und Verführung, Gießen, Psychosozial-Verlag 

Laplanche, Jean [2011] Neue Grundlagen für die Psychoanalyse. Die Urverführung, Gießen, 
Psychosozial-Verlag 

Laplanche, Jean [2014] Leben und Tod in der Psychoanalyse, Gießen, Psychosozial-Verlag 

Lévinas, Emmanuel [1983] Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und 
Sozialphilosophie, Freiburg/ München, Verlag Karl Alber 

Lévinas, Emmanuel [1988] Eigennamen. Medita�onen über Sprache und Literatur, München, Carl 
Hanser Verlag 

Lévinas, Emmanuel [1995] Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München, Carl 
Hanser Verlag 

Lévinas, Emmanuel [1996] Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe Nemo, Wien, Passagen 
Verlag 

Lévinas, Emmanuel [2007] Verletzlichkeit und Frieden. Schri�en über die Poli�k und das Poli�sche, 
Zürich/ Berlin, diaphanes Verlag 

Liebsch, Burkhard (Hrsg.) [2020] Die Grenzen der Einen sind (nicht) die der Anderen. Neuere 
Beobachtungen, Berlin, Kulturverlag Kadmos Berlin 

List, Eveline [2023] „Common Ground“-Debaten stat Vereinheitlichung, in: Psychoanalyse im 
Widerspruch, Nr. 70, 35 (2) [2023:31-53] 

Metz, Johann Bap�st [2006] Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralis�scher 
Gesellscha�, 3. durchgesehene und korrigierte Auflage, Freiburg im Breisgau, Herder Verlag 

Müller-Lissner, Adelheid [2014] Medizin: Narkose für Neugeborene – eine Revolu�on, in: Tagesspiegel 
vom 17.7.2014 

Nagel, Thomas [2024] Moralische Gefühle, moralische Wirklichkeit, moralischer Fortschrit, Berlin, 
Suhrkamp Verlag 

https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/172/170


 

 13 

Porath, Erik [2020] Vom Reiz der Schnecke. Horkheimer/ Adorno – Freud – Kandel, in: Kirchhoff/ 
Schmieder (Hrsg.) [2020:91-123] 

Portmann, Adolf [1969] Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Basel/ Stutgart, Verlag 
Schwabe & Co 

Portmann, Adolf [1973] Biologie und Geist, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 

Psyche [2004] Der Andere in der Psychoanalyse. Figuren der Begegnung, Zeitschri� für Psychoanalyse 
und ihre Anwendungen, hrsg. Von Wolfgang Bohleber, 58. Jg., Sonderhe� September/ Oktober 2004, 
Stutgart, Verlag Klet-Cota 

Rank, Oto [2007] Das Trauma der Geburt und seine Bedeutung für die Psychoanalyse, unveränderter 
Nachdruck der Ausgabe von 1998, Gießen, Psychosozial-Verlag 

Rheinberger, Stefanie [2014] Sensible Schreihälse, in: Spektrum der Wissenscha�/ Geist und Gehirn, 
Kindheitsentwicklung Nr. 1, Februar [2014:38-43] 

Sachs, Nelly [1966] Landscha� aus Schreien. Ausgewählte Gedichte, Berlin und Weimar, Au�au-
Verlag 

Schmieder, Falko (Hrsg.) [2011] Überleben. Historische und aktuelle Konstella�onen, München, 
Wilhelm Fink Verlag 

Schweppenhäuser, Gerhard [2016] Ethik nach Auschwitz. Adornos nega�ve Moralphilosophie, 2. 
überarbeitete Auflage, Wiesbaden, Springer VS 

Spitz, René [1983] Nein und Ja. Die Ursprünge der menschlichen Kommunika�on, unter Mitarbeit von 
Godfrey Cobliner, 7. Auflage, Stutgart, Verlag Klet-Cota 

Spitz, René [1992] Vom Säugling zum Kleinkind. Naturgeschichte der Muter-Kind-Beziehungen im 
ersten Lebensjahr, 4. veränderte Auflage, Stutgart, Verlag Klet-Cota 

Stegmaier, Werner [2009] Emmanuel Levinas zur Einführung, Hamburg, junius Verlag 

Waldenfels, Bernhard [2006] Schatenrisse der Moral, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 

Weil, Simone [2021] Krieg und Gewalt. Essays und Aufzeichnungen, 3. Auflage, Zürich, diaphanes 
Verlag 

 


	Verständigung beginnt mit dem ersten Schrei
	Vertreibung aus dem Paradies oder Beginn sozialen Lebens?
	Die Quelle aller moralischen Urteile?

	Literatur

